
 

 

RACISMO, MOVIMENTO NEGRO E POLÍTICAS PÚBLICAS: a história de luta do povo negroi 

  

Entrevista com o Prof. Dr. Carlos Benedito Rodrigues da Silva1 

realizada pelo então, doutorando Prof. Rosenverck Estrela Santos2 

 

Essa entrevista foi realizada com o Prof. Dr. Carlos Benedito Rodrigues da Silva – o Professor Carlão – com 

o objetivo de conhecer suas análises acerca da luta do movimento negro contra o racismo e suas demandas 

por políticas públicas antirracistas.  

Poucos têm a legitimidade e a experiência militante e acadêmica para fazer reflexões sobre os processos 

discriminatórios e luta antirracista desenvolvidas pelo povo negro no Brasil. O professor Carlão não apenas é 

um militante da causa negra desde a juventude, como é um dos principais acadêmicos e pesquisadores das 

relações étnico-raciais na formação social brasileira. Nesta entrevista ele discorre sobre racismo, a luta do 

movimento negro e as conquistas e desafios ainda necessários para se atingir a igualdade racial.  

 

Entrevistador – Professor Carlão, o racismo no Brasil tem sido estudado, combatido e denunciado pelo 

movimento negro há séculos. Contudo, foi e ainda é negado por uma significativa parcela de intelectuais, 

instituições e agentes públicos. Qual a sua caracterização do racismo no Brasil?  

Carlos Benedito Rodrigues da Silva - Eu penso que a elaboração de uma ideia de mestiçagem, desde o 

final do século XIX e a construção da ideologia da democracia racial, a partir dos anos 1930, impôs, como diz 

o historiador Joel Rufino dos Santos, uma forma peculiar de se pensar as relações raciais no Brasil, de 

maneira tanto a abafar as possibilidades de reação quanto de fazer crer que nosso racismo é mais brando, 

porque a comparação é sempre com a segregação racial estadunidense e com a apartheid sul africano. Nas 

primeiras décadas do século XX, desenvolve-se a política de branqueamento da cultura brasileira, um projeto 

 
1 Cientista Social. Doutor em Ciências Sociais-Antropologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Professor Titular do Departamento de Sociologia e Antropologia e do Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, 

Coordenador do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros-NEAB da Universidade Federal do Maranhão (UFMA). Líder do 

Grupo de Estudos e Pesquisas Ritmos da Identidade. Filiado à Associação Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN), 

à Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e à SBPC (Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência). Atua 

como compositor e cantor na área cultural do Centro de Cultura Negra do Maranhão. É autor de inúmeros artigos, 

capítulos de livros e ensaios sobre relações étnico-raciais, além de dois importantes livros sobre a cultura negra: “Da 

Terra das Primaveras à Ilha do Amor: reggae, lazer e identidade cultural” e “Ritmos da Identidade: mestiçagens e 

sincretismos na cultura do Maranhão”, ambos já publicados em segunda edição.  

 
2Graduado em História Licenciatura. Doutorando do Programa de Pós-Graduação em Políticas Públicas da Universidade 

Federal do Maranhão UFMA. Professor na Licenciatura Interdisciplinar em Estudos Africanos e Afro-brasileiros. 

Integra o Núcleo Interdisciplinar em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros (NIESAFRO/UFMA); o Núcleo de Estudos 

Afro-brasileiros (NEAB/UFMA) e o Grupo de Estudos Movimentos Sociais, Questão Social e Identidades (GEMS-QI).  

É autor de livros e artigos sobre juventude, História, Educação e relações étnico-raciais.  



 

 

deliberado, segundo Abdias do Nascimento, de extermínio do negro afro-brasileiro, através da adoção de 

concepções teórico-científicas que definiam os negros como uma raça inferior, cuja emancipação somente 

seria possível, através da assimilação dos valores europeus.  Essas noções, apesar do protesto negro estar 

presente desde antes da abolição, ainda contaminam as relações sociais no país, fazendo com que os 

brancos ignorem o racismo e muitos negros não admitem serem atingidos por ele. Parece-me então, 

concordando com o professor Kabengele Munanga, que o racismo no Brasil é um crime perfeito, porque 

mesmo tendo sido definido como crime inafiançável na Constituição Federal de 1988, em que pese os vários 

casos já constatados e denunciados diariamente, até hoje ninguém foi punido por praticar racismo no Brasil.  

Entrevistador – De que forma o racismo tem estruturado as desigualdades sociorraciais na formação social 

brasileira? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – Embora não tenhamos leis segregacionistas, a exemplo das Jim 

Crow nos Estados unidos e Apartheid na África do Sul, as relações sociais no Brasil são definidas racialmente, 

neste sentido, o racismo é estruturante das relações sociais, porque o lugar social dos indivíduos é definido 

pelo fenótipo, ou seja, como eu disse inicialmente, construiu-se no Brasil por parte das elites intelectuais e 

administrativas, uma ideia de país mestiço, que nada mais é do que a definição de um ideal de branqueamento 

não apenas genético, mas um branqueamento cultural e do pensamento sobre a nação. Dessa forma, a 

mestiçagem alimenta um processo de hierarquização da população brasileira no sentido de que os mestiços 

de pele clara são privilegiados seja no campo da administração do país, do acesso às melhores escolas e ao 

mercado de trabalho. Por exemplo, desde o final do século XIX, foram elaboradas leis que proibiam negros 

de ter acesso à educação, consequentemente, os negros e negras descendentes de africanos escravizados, 

não tiveram as mesmas oportunidades de qualificação para alcançar a emancipação social. Mesmo que o 

racismo não seja explicitado em atitudes perceptíveis, existem processos silenciosos que orientam a seleção 

para o mercado de trabalho, seja em grandes empresas ou em pequenas lojas comerciais. Esse processo é 

orientado com base no fenótipo, neste sentido, embora tenhamos um percentual de mais de 50% de 

população negra; embora sejamos o maior país de população negra fora do continente africano, esses 

percentuais não estão representados no quantitativo de pessoas negras, em cargos de direção ou em espaços 

de poder político na sociedade brasileira. É dessa forma que o racismo se constitui como estruturante das 

relações sociais no Brasil, reproduzindo exclusão e desigualdades. 

Entrevistador – No imaginário e na práxis racista brasileira constituíram-se duas imagens acerca do homem 

e da mulher negra: ou, eles eram bandidos, criminosos, perigosos, vadios, lascivos e vagabundos; ou, eram 

preguiçosos, ordeiros e pacíficos. Qual a sua opinião sobre essas visões da população negra e como 

combatê-las? 



 

 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – As concepções sobre negros e negras no Brasil, sempre foram 

estereotipadas e contribuem para impor aos corpos negros uma situação de incapacidade mental atribuída à 

nossa origem biológica. Há um grande paradoxo nessa concepção, que precisa ser desvelado pelo ativismo 

e pela intelectualidade negra, embora nem sempre essas duas categorias sejam estanques, na maioria das 

vezes, quando falamos em ativismo negro ou intelectualidade negra, estamos nos referindo às mesmas 

pessoas. Ou seja, homens e mulheres engajados na produção de conhecimento e ao mesmo tempo 

comprometidos com as lutas antirracistas na sociedade e no espaço acadêmico.    Penso que esses grupos 

precisam refletir de maneira mais efetiva e contundente sobre essa questão. O paradoxo me parece residir 

no fato de o Brasil ser um país de maioria negra, e ter um projeto branco para a população.  Ou então, ao 

mesmo tempo em que se reafirma a mestiçagem, atribui-se a um dos grupos envolvidos nesse processo de 

mestiçagem, uma incapacidade de assimilação dos valores culturais, morais e religiosos da civilização 

ocidental, permanecendo na condição de raça inferior. Essas ideias de inferioridade, propensão ao trabalho 

físico, incapacidade de assimilar valores civilizatórios, da classificação de mulheres e homens negros apenas 

do ponto de vista da sexualidade, etc., herdadas do processo colonialista e da escravização, permanecem 

orientando as relações sociorraciais no Brasil. Certamente, devido às reações do ativismo negro, algumas 

mudanças ocorreram e as representações de negros e negras no imaginário nacional já não são tão 

violentadas, mas ainda assim, permanecemos excluídos de setores importantes da sociedade brasileira, 

devido a esse imaginário racista. Talvez um caminho de superação desse imaginário seja por meio da 

educação que enfatize a importância da diversidade e do respeito às diferenças nas relações entre os povos 

do mundo, e no caso da população negra, promover atividades que enfatizem a África em toda a sua 

diversidade, destacando a importância das contribuições e da presença africana na formação da cultura 

brasileira, não apenas do ponto de vista do entretenimento ou da ludicidade, mas na cultura como expressão 

de valores, como um modo de estar no mundo. Penso que, enfatizando de forma positiva essas questões no 

processo educacional, poderíamos reeducar a sociedade para se redefinir e superar as noções estereotipadas 

que se reproduzem sobre a população negra.   

Entrevistador – Qual tem sido a ação do Estado brasileiro e de outras instituições como escola, universidade, 

igreja, mídia, etc., na reprodução ou no combate ao racismo? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – De uma forma geral, essas instituições se assentaram sobre o ideário 

da democracia racial e da mestiçagem, sob o argumento de que “todos somos iguais” perante Deus e a justiça. 

Mas esse discurso é um engodo que nunca serviu para eliminar as desigualdades sociorraciais no Brasil. É 

interessante observar, que o Estado brasileiro é signatário de vários documentos internacionais de combate 

ao racismo e às desigualdades sociorraciais, como Convenção Internacional sobre a eliminação de todas as 



 

 

formas de discriminação racial, da Assembléia Geral das Nações Unidas, 1965, ratificada pelo Brasil em 1968, 

a Convenção nº. 111, aprovada pela OIT em 1958, que trata da discriminação em relações de emprego e 

ocupação, a Convenção nº. 117, aprovada pela Conferência Internacional do Trabalho, em 1962, que faz 

referência específica à discriminação de trabalhadores por motivo de raça ou cor, assim como a Declaração 

de Durban de 2001, documento produzido como resultado da III Conferência Mundial de Combate ao 

Racismo, Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata, realizada em Durban na África do Sul em 

2001. (Conferência de Durban). Além desses instrumentos, foi aprovado pela Câmara dos Deputados 

Federais, depois de longos debates e muita celeuma, o Estatuto de Igualdade Racial – Lei nº 12.288/2010, 

destinada a garantir à população negra a efetivação da igualdade de oportunidades, a defesa dos direitos 

étnicos individuais, coletivos e difusos e o combate à discriminação e às demais formas de intolerância étnica. 

Apesar de reconhecer todos esses mecanismos, o Estado brasileiro nunca adotou medidas eficazes para que 

essas leis sejam levadas a efeito, no sentido de assegurar proteção às populações atingidas por quaisquer 

práticas discriminatórias, ou mesmo para extirpar o racismo. As ações do Estado têm se dado muito mais por 

exigências e por pressões e proposições do movimento social negro, do que por iniciativa institucional de 

combate ao racismo. As práticas racistas continuam se reproduzindo em todos esses setores, na seleção 

para o mercado de trabalho, para a ascensão social, para o processo educativo, pois se dão muito mais pela 

aparência física do que pela competência e aí a exclusão se perpetua, porque a maioria da população não 

preenche os padrões determinados pela ideologia do branqueamento, volto a dizer, apesar dos discursos 

sobre a mestiçagem como um elemento importante da identidade nacional.  

 

Entrevistador – Sobre o movimento negro brasileiro, qual a importância dele na História do Brasil? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – As ações do movimento negro brasileiro não se restringem às 

denúncias contra o racismo. Elas se ampliam especialmente do ponto de vista pedagógico, com proposições 

históricas sobre uma educação emancipatória para brancos e negros no Brasil, desde a educação básica.  E 

essas proposições estão sistematizadas nas diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações 

étnico- raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana. Ao longo do século XX, o 

movimento negro foi assumindo formas diferenciadas de mobilização, sem, entretanto, perder o foco principal 

que é a luta contra o racismo e pelo empoderamento da população negra, do ponto de vista intelectual, político 

e econômico, ampliando diálogos cada vez mais qualificados, com outras organizações da sociedade civil e 

órgãos governamentais dos estados e municípios, especialmente com o acesso crescente, mas ainda não 

proporcionalmente igualitário, de negros e negras no ensino superior. Nessa perspectiva, lançando mão dos 

ensinamentos da professora Nilma Lino Gomes, o movimento negro se reeduca e educa a sociedade 



 

 

brasileira, apontando para a perversidade do racismo como uma barreira ao desenvolvimento do país, pois 

exclui a maior parte da população brasileira do processo produtivo e educacional racistas que continuam 

orientando as ações institucionais como reprodutor das desigualdades e da exclusão. As proposições 

apresentadas historicamente pelo movimento negro resultam de reflexões forjadas em várias atividades e 

ações de resistência como as lutas quilombolas, o Festival Comunitário Negro Zumbi, que ocorre anualmente 

na semana da consciência negra em algumas cidades do Estado de São Paulo, nos Encontros de Negros do 

Norte e Nordeste, no SENUN, do I Encontro de Pesquisadores e Pós-Graduandos Negros das Universidades 

Paulistas, realizado em Marília-SP, em l989. Dos COPENES, etc., que ganham corpo sistematizado nas 

diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e 

cultura afro-brasileira e africana. Certamente esse debate se ampliou para outras instancias progressistas 

com as quais precisamos fortalecer parcerias, sem, entretanto, perder a dimensão do protagonismo negro 

 

Entrevistador – É possível dizer que sem o movimento negro, o Brasil não teria políticas públicas 

antirracistas? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – Sim, essa é uma afirmação possível, especialmente quando 

observada a reação de diversos setores da sociedade brasileira, contrária à implementação de políticas 

públicas de caráter racial. Todos sabemos que os debates e proposições sobre políticas afirmativas, cotas 

raciais e reparações das injustiças causadas à população negra, em consequência do racismo, tiveram a sua 

origem nas lutas históricas de ativistas e intelectuais negros e negras, mesmo antes do ano 2000, com Abdias 

do Nascimento, por exemplo, já no início do século XX, denunciando o racismo e a desigualdade racial no 

Brasil, bem como as orientações racistas na definição dos cargos de poder e decisão, na vida política, nas 

artes, na cultura, educação básica e superior. Denúncias que se ampliaram com a apresentação de dados 

sobre as desigualdades sociais com os desdobramentos na categoria raça/cor, exigindo compromisso 

internacional do governo brasileiro em implementar políticas de combater as desigualdades sociorraciais.  

 

Entrevistador – Sobre as políticas públicas antirracistas, qual a importância delas para a população negra? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva Mesmo considerando as limitações impostas para a sua 

implementação efetiva, que podem ser atribuídas a vários fatores: racismo, má vontade, descaso, fanatismo 

religioso, etc., as políticas públicas antirracistas, são de grande importância para a emancipação social das 

famílias negras e também para amplos segmentos populacionais de baixa renda. Essas políticas têm o caráter 

de assegurar à população negra, direitos à educação, ao mercado de trabalho e à saúde, ou seja, políticas 

que vislumbrem novos horizontes às famílias negras vitimizadas pelo racismo. Possibilitam também, que as 



 

 

diversas instituições públicas do ensino superior e os Institutos Federais, possam conviver com a diversidade 

enriquecedora das relações socioculturais desse país, representada agora nas salas de aulas, por um 

contingente de pessoas negras e pobres das periferias, quilombolas, pessoas LGBTQIA+, pessoas com 

deficiências, indígenas, entre outros e outras que compõem a plurietnicidade brasileira, constituindo um 

grande desafio para um sistema educacional que não estava até então, habituado a tratar com esse público, 

a não ser de maneira abstrata. Seguindo com Nilma Gomes, é possível afirmar, que a luta por políticas 

afirmativas ressignificou, e muito, a nossa própria gramática acadêmica, a nossa própria gramática política, 

trazendo um entendimento do ensino superior como um direito, como um horizonte a ser alcançado pelo 

nosso povo, que nunca teve as possibilidades nem o direito de escolha, sendo limitados, quando muito à 

conclusão do ensino médio. Efetivamente, o ensino superior nunca nos foi apresentado como um caminho 

comum, a exemplo daqueles e daquelas com as condições econômicas, culturais, raciais e de gênero que 

sempre lhes garantiram a representatividade nos lugares de poder e decisão. Por isso é preciso reconhecer, 

que   pelo direito à educação no Brasil, algo que nos foi negado desde o século XIX. A presença, portanto, de 

um contingente de estudantes que denotam uma representação mais fiel à diversidade étnico-racial nas 

instituições brasileiras de ensino superior, se, por um lado serve de estímulo às famílias negras, que passam 

acreditar nas possibilidades de seus filhos e filhas chegarem à universidade; por outro lado, causa incômodo 

em uma sociedade que reproduz e alimenta, cotidianamente, as estruturas racistas e excludentes, forjadas 

desde o sistema escravista.  Em uma sociedade com a tipologia de relações raciais como o Brasil, que desde 

o final do século XIX, reproduziu o discurso da mestiçagem, como uma prática de invisibilização dos conflitos 

raciais, o que causa incômodo é a possibilidade de convivência com sujeitos historicamente tratados como 

desiguais no ensino superior público, forjando novos diálogos, desconstruindo a rigidez eurocêntrica do 

currículo, por meio da articulação didático-pedagógica, entre o currículo e as experiências da vida cotidiana 

desses novos sujeitos, com suas vivências locais, comunitárias, seus repertórios culturais, suas relações com 

a ancestralidade, com seus corpos demarcados por desigualdades e violências.  Compreender essas relações 

do ponto de vista da produção do conhecimento é um grande desafio apresentado pelas políticas afirmativas. 

Sem dúvidas, as políticas afirmativas possibilitam um olhar mais democrático sobre a sociedade brasileira, do 

ponto de vista da compreensão e busca de caminhos para superação das desigualdades sociorraciais, 

fortalecendo o compromisso das universidades com a sociedade em toda a sua diversidade, por meio da 

produção de conhecimento. Nesse sentido, entendo que os NEABS têm um papel fundamental, no diálogo 

com as gestões acadêmicas, exigindo comprometimento efetivo com a diversidade, na proposição e 

desenvolvimento de ações acadêmicas voltadas para uma melhor qualificação intelectual de estudantes das 

várias áreas e da produção de conhecimentos que valorizem a diversidade étnico-racial do país. Os NEABs 

e correlatos, têm também, importância, na interlocução com o movimento social negro, como na sensibilização 



 

 

de intelectuais não negros, cujas produções são igualmente importantes para a valorização das diversidades 

e para a implementação de ações antirracistas. A ampliação dos NEABs, especialmente a nossa articulação 

por meio do Consórcio Nacional, demarca efetivamente, um momento da sociedade e da universidade 

brasileira, onde as questões étnico-raciais ganham evidência.  

 

Entrevistador – Professor Carlão, como poderemos avançar mais nas conquistas das políticas públicas 

antirracistas? Como superar as limitações das atuais políticas públicas com recorte racial? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva - Eu enfatizo sempre a importância de nos articularmos coletivamente, 

com outros setores progressistas no sentido de ampliar as lutas antirracistas como um mecanismo importante 

para o desenvolvimento do país. Sem dúvidas, precisamos fortalecer parcerias, sem, entretanto, perder a 

dimensão do protagonismo negro. Esse protagonismo precisa ser reconhecido e encampado solidariamente 

também, por aqueles e aquelas que defendem, seja individual ou coletivamente, a democratização dos 

saberes, do acesso, permanência e sucesso nas instituições públicas do ensino superior, a democratização 

do ensino com qualidade e do conhecimento científico, que levem em conta plurietnicidade brasileira, desde 

a educação básica. Evidentemente e infelizmente, a educação brasileira ainda é reprodutora de estereótipos 

racistas, machistas e de desigualdades, mas, é neste campo que precisamos atuar com mais contundência 

para fazer valer as conquistas já alcançadas e ampliar as condições de acesso da maioria da população 

brasileira – onde está à população negra – aos direitos humanos e à justiça social. Como já dissemos esse 

processo não é novo, tem sido pauta de muitos debates entre intelectuais e ativistas negros e negras em 

todas as instituições do ensino superior no país, mesmo de ensino privado. Entretanto, ele tem sido ignorado 

pela maior parte da intelectualidade brasileira, principalmente entre aqueles e aquelas que construíram suas 

carreiras, com uma vasta produção de pesquisas, escrevendo sobre negros e negras no Brasil. 

 

Entrevistador – Contemporaneamente temos observado o racismo mais escancarado no mundo inteiro, 

inclusive, no Brasil. Como você avalia esse fenômeno?  

Carlos Benedito Rodrigues da Silva - Temos observado em alguns países, a revitalização de grupos 

extremistas que estavam um tanto “escondidos” dos holofotes universais. Muitos desses grupos têm como 

alvo, imigrantes, mulheres e negros. Evidentemente, essa explicitação tem despertado também reações do 

antirracismo, em atitudes importantes de solidariedade em valorização e defesa da vida humana. Pensando 

sobre o Brasil, eu diria que, as mudanças sociais ocorridas nessas primeiras décadas do século XXI, exigem 

análises mais efetivas sobre as ações do Estado brasileiro em relação à população negra, especialmente 

neste momento da pandemia  de Covid 19, que abalou o mundo desde o final de 2019, com a explicitação de 



 

 

grupos extremistas no país, negacionismo científico, racismo religioso, feminicídio, etc., Um olhar, que nem 

precisa ser muito atento  sobre a população negra, revela a alta taxa de letalidade que recai com maior 

contundência, sobre esse grupo. Esta situação me permite considerar o conceito de necropolítica, elaborado 

por Achille Mbembe, como assertivo na compreensão do genocídio a que está exposta a maioria da nossa 

população, especialmente jovens e mulheres negras. A morte, o extermínio da população negra, 

especialmente em sua parcela mais jovem passa a ser a forma de gestão na atualidade das relações 

sociorraciais brasileiras. Matar ou deixar morrer é definido a partir da orientação pelo racismo. Neste contexto, 

empresas comerciais brasileiras ainda mantêm códigos para alertar seguranças sobre a entrada de clientes 

negros em suas lojas, quando negos são assassinados com 80 tiros, quando uma parlamentar negra é 

assassinada em plena luz do dia, sem que os assassinos sejam punidos, quando alguém entre em uma casa 

legislativa portando uma bandeira nazista sem punição, certamente temos muito ainda a avançar em termos 

de combate ao racismo no Brasil. 

 

Entrevistador – Professor Carlão, é possível ter esperança que conseguiremos eliminar o racismo e construir 

uma sociedade sem práticas discriminatórias?  

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – Continuamos sim, não somente acreditando, mas esperançando, no 

sentido de nos empenharmos efetivamente a partir de nossas condições intelectuais em um processo 

permanente de lutas e vigilância contra o racismo. O momento atual exige ações mais contundentes diante 

das atitudes de um governo genocida que mantem a população negra em uma perspectiva de morte iminente, 

não como defeito do sistema, mas como projeto estruturalmente construído ao longo da história e que se 

evidencia com muita eficácia nesse momento. Assim, é preciso redimensionar as lutas antirracistas, tanto das 

ações do ativismo negro, quanto dos movimentos sociais em geral, pois a conquista da democracia pressupõe 

a superação do racismo. Não se trata de um repúdio moral ao racismo, mas de ações concretas de promoção 

e preservação de valores que fortaleçam a diversidade étnico-racial brasileira, para a construção sistemática 

de ações afirmativas e apoio a políticas públicas antirracistas. Questões que envolvem a juventude negra, as 

comunidades quilombolas, o feminismo negro, as questões de gênero e todas as questões LGBTQI+. Nesta 

perspectiva, é necessário pensar o antirracismo plural, com toda a diversidade de organizações que compõem 

os movimentos sociais negros, com o ativismo acadêmico, em articulações com os movimentos antirracistas 

internacionais e com brancos antirracistas, pois cabe ressaltar, que as lutas históricas da população negra 

brasileira, sempre foram pela democracia e pela construção de uma sociedade sem racismo. 

 



 

 

Entrevistador – Você está próximo da aposentadoria depois de décadas dedicado à profissão de professor 

e pesquisador das relações raciais. Que avaliação você faz desses anos todos na Universidade: as barreiras, 

os desafios, as conquistas e o que ainda falta conquistar.  

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – Bem, ao longo dos quase 40 anos de atuação na UFMA, tenho me 

dedicado a colaborar com a formação de alunas e alunos, especialmente como orientador, desde a iniciação 

científica até a pós-graduação. Considero que tive poucos orientandos ou orientandas, tanto na graduação, 

quanto na pós, apesar de ter acolhido muitos e muitas nas sessões de estudos do NEAB. Não sei muito bem 

ainda ao que atribuir. Fico pensando que talvez, não tenha sido suficientemente convincente teoricamente 

para seduzi-los, além do fato de ser um intelectual negro, pesquisando sobre as questões étnico-raciais e, ao 

mesmo tempo, me auto definindo como ativista do movimento social negro, não tenha sido muito bem visto 

entre estudantes das Ciências Sociais. Mas, ouso uma reflexão a esse respeito, especialmente por integrar 

um grupo de intelectuais negros e negras, que tradicionalmente, tem sido estudado pelas Ciências Sociais, e 

agora propõe romper com a passividade, buscando a construção de uma epistemologia que leve em 

consideração o pensamento negro forjado nas vivências com o racismo e suas mazelas. 

 

Entrevistador – Sobre sua importante contribuição científica e bibliográfica para o entendimento da cultura e 

identidade negra no Maranhão, o que é possível falar sobre esse legado? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva - Minha trajetória está articulada com minha atuação no movimento 

social negro, desde a década de 1970, quando do processo de criação de um núcleo do Movimento Negro 

Unificado, em 1979, em Campinas-SP, até o Centro de Cultura Negra do Maranhão. Uma trajetória que 

começou há quase meio século quando, após concluir um curso supletivo (que na época era conhecido como 

Madureza), iniciava minha graduação em Ciências Sociais na Unicamp, em 1974, já aos 25 anos. A partir de 

minhas incursões no universo acadêmico, tive a oportunidade de trocar experiências e aprender muito sobre 

as relações étnico-raciais no Brasil, com intelectuais negros e negras, entre os quais estavam Lélia Gonzáles, 

Beatriz Nascimento, Kabengele Munanga, Joel Rufino dos Santos, Helena Teodoro, Vânia Sant Àna, Caetana 

D`Amasceno, Ana Lúcia Valente, etc.  compartilhando alguns trabalhos e reflexões nas reuniões regionais da 

Associação Brasileira de Antropologia. A antropologia possibilitou-me alguns aprendizados importantes, um 

deles é que o Brasil é extremamente pluralizado e que suas regiões são amplamente diversificadas nos ritmos 

da vida. Essa constatação ajudou-me a direcionar o olhar para as peculiaridades de São Luís do Maranhão. 

Penso haver adquirido ao longo desses anos, experiência necessária, tanto para as devidas relativizações, 

como para reformular minhas concepções, que também eram frutos dos estereótipos produzidos no meu lugar 

de origem. Meu envolvimento além da UFMA foi com o Centro de Cultura Negra do Maranhão (CCN), primeira 



 

 

organização do Movimento Negro Maranhense, da qual exerci a presidência no período de 1993 a 1995. Entre 

outros, integrei a equipe de elaboração do Projeto Vida de Negro, desenvolvido pela Sociedade Maranhense 

de Direitos Humanos, em parceria com o CCN. Experiência que possibilitou um conhecimento e envolvimento 

político importante com a vida corajosa, sofrida e, também, alegre e solidária das comunidades quilombolas 

do Maranhão. Participo também das atividades culturais do CCN, integrando o grupo de compositores e 

intérpretes do Bloco Afro Akomabu, criado em 1984. Nessa condição me foi possível explorar uma capacidade 

que, até então, eu mesmo não percebia, ou seja, passei a compor e cantar as músicas relacionadas com os 

temas escolhidos para o carnaval do Bloco Afro Akomabu. No âmbito da UFMA, em 1985, sob a coordenação 

do doutor Sérgio Ferretti, participei da criação do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros. Em 1992, conclui o 

curso de Mestrado em Antropologia Social na Universidade de Campinas-UNICAMP com a dissertação “Da 

Terra das Primaveras à Ilha do Amor: reggae, lazer e identidade cultural”, orientada pela doutora Vanessa 

Rosemary Léa, do Departamento de Antropologia daquela instituição. A pesquisa sobre o reggae possibilitou 

um envolvimento importante com o universo regueiro de São Luís, resultando em uma publicação, com o 

mesmo título pela EDUFMA, em 1995 e reedição em 2016. Na dissertação de mestrado, meu enfoque foi 

sobre as questões de etnicidade e identidade cultural, analisando a presença do reggae jamaicano em São 

Luís, com suas festas, radiolas e programas de rádio. Minhas análises sobre o universo regueiro caminharam 

no sentido de interpretar aquelas manifestações como um instrumento importante no processo de definição 

da identidade para alguns segmentos da população maranhense, especialmente jovens negros e negras de 

baixa renda, moradores(as) das periferias, urbanas e palafitas da Ilha.  Em l997, ingressei no Doutorado do 

Programa de Estudos Pós Graduados em Ciências Sociais da PUC-SP, onde defendi a tese RITMOS DA 

IDENTIDADE: mestiçagens e sincretismos no Maranhão, publicado em 2007 e reeditado em 2020. Do ponto 

de vista analítico, meu argumento é que, mesmo em sociedades enraizadas a uma forte tradição cultural, 

como é o caso de São Luís e outras capitais do Nordeste, existe uma dinâmica de trocas culturais, entre os 

repertórios regionalizados da cultura tradicional e os conteúdos ofertados pelos sistemas midiáticos. Esse 

processo influencia na redefinição de identidades dos grupos que as compartilham, possibilitando uma 

multiplicidade de expressões e formas de vida, expressas em um rico repertório de ritmos, danças e culinária, 

reveladores da identidade maranhense. Em 2001, retornando do doutorado, assumi a coordenação do NEAB 

e, desde então, tem sido ali, que concentro as minhas principais contribuições à UFMA e à sociedade 

maranhense por meio da pesquisa, ensino e extensão, na área das relações étnico-raciais. Tenho, portanto, 

produzido minhas reflexões sobre e neste cenário. Com formação mais qualificada ao nível do doutorado, 

pude contribuir com meus colegas, para a criação do Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da 

UFMA. Enquanto ações do NEAB registro duas que considero da maior importância: a proposição de um 

programa de ações afirmativas e cotas raciais para a UFMA, aprovado em 2006; a criação da Licenciatura 



 

 

Interdisciplinar em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros, em 2015, Ainda por meio do NEAB e da nossa 

articulação com a ABPN, desde 2018, estou coordenando o “Projeto Afro cientista: Identificando Talentos”, 

com o objetivo de despertar a vocação científica e incentivar talentos entre estudantes negros e negras 

matriculados em escolas de ensino médio para a vida acadêmica, mediante sua participação em atividades 

de estudos e pesquisas científica ou tecnológicas. As experiências têm demonstrado que ações individuais 

contribuem decisivamente para nossa desarticulação e isolamento. Portanto, ainda que nossos trabalhos 

estejam relacionados com nossas aspirações individuais de qualificação é fundamental fortalecermos nossos 

laços de solidariedade em um quadro de identificação coletiva.  

Entrevistador – Para finalizar, que orientações acadêmicas e políticas você pode deixar para as gerações 

mais novas que têm se identificado cada vez mais com a causa negra e a luta antirracista? 

Carlos Benedito Rodrigues da Silva – Eu penso que as novas gerações, também enfrentam e enfrentarão 

dificuldades, mas de certa forma já encontraram o caminho amaciado. Quando eu comecei, fui praticamente 

o único aluno negro da graduação em Ciências Sociais da Unicamp, durante os quatro anos de curso. Hoje, 

com as políticas afirmativas e cotas raciais aplicadas nas instituições púbicas, é possível formar os grupos de 

solidariedade e lutar coletivamente contra racismo acadêmico e principalmente, contra o epistemicídio. Não 

significa que seja mais fácil do que antes, porque os racistas se rearticulam com muita competência para 

continuar nos excluindo. É necessário que as gerações mais novas não se percam dos que vieram antes, ou 

seja, façam valer na prática o discurso de respeito à ancestralidade porque esse é um dos valores que 

herdamos das culturas africanas. Mas é preciso também traçar seus próprios caminhos com competência e 

comprometimento.  É evidente que nem todos e todas que entraram nas universidades pelos programas de 

ação afirmativa se dedicarão a trabalhar com as questões relacionadas à população negra, mas independente 

da área de estudos, é preciso se afirmar como intelectuais negros e negras, para ampliar nosso 

reconhecimento na sociedade brasileira. Cada vez mais estamos nos qualificando ao nível de pós-graduação 

e da consolidação de nossas carreiras, penso que a continuidade das nossas lutas para consolidação de 

nossas conquistas, depende também, da maneira como nos percebemos e nos articulamos nesse campo da 

intelectualidade negra, para além das realizações pessoais. Na verdade, o que deixo aqui nem seria como 

orientação, não tenho essa pretensão, mas é uma constatação de que temos hoje uma parcela importante de 

jovens negros e negras, produzindo conhecimento no ensino superior, debatendo nas redes sociais, 

articulando-se em grupos culturais, etc., com um nível de pluralidade identitária, problematizando as relações 

sociorraciais que merecem reconhecimento. Mas não podemos perder de vista que tudo isso é consequência 

do racismo, então, seja lá com qual desses grupos ou de outros ainda nos identifiquemos, não podemos 

perder de vista nosso lugar social e nosso compromisso enquanto população negra em um país racista.   



 

 

 

 
i A presente entrevista foi concedida pelo professor doutor Carlos Benedito Silva ao, então, doutorando Rosenverck 

Estrela Santos. Está publicada na Revista de Políticas Públicas (RPP) v. 25 n. 2 (2021). Encontra-se aqui replicada com 

o consentimento do entrevistado e da Editoria da Revista. 


